
Mardi	
  30	
  janvier	
  2018	
  

LIER	
   LES	
   PROBLEMATIQUES	
  
POSTCOLONIALES	
   ET	
  
ENVIRONNEMENTALES	
   A	
   LA	
  
REUNION	
  

	
  

Si	
   j’ai	
   proposé	
   ce	
   thème	
   à	
   l’occasion	
   de	
   cette	
   deuxième	
   édition,	
   ce	
   n’est	
   pas	
   dans	
  
l’optique	
   de	
   faire	
   aujourd’hui	
   un	
   panégyrique	
   d’un	
   courant	
   de	
   pensée,	
   du	
  
postcolonialisme	
  sur	
  celui	
  de	
   la	
   justice	
  environnementale	
  ou	
   inversement.	
  Certains	
  
parmi	
  vous	
  sont	
  sûrement	
  plus	
  fins	
  connaisseurs	
  que	
  moi	
  et	
  de	
  l’un	
  et	
  de	
  l’autre.	
  	
  

A	
  l’occasion	
  du	
  programme	
  de	
  recherche	
  EFFIJIE	
  coordonné	
  par	
  Valérie	
  Deldrève	
  et	
  
Jacqueline	
   Candau,	
   j’ai	
   été	
   amenée	
   à	
   rencontrer	
   le	
   champ	
   de	
   la	
   justice	
  
environnementale	
  que	
  je	
  ne	
  connaissais	
  pas	
  jusque	
  là.	
  Je	
  vais	
  essayer	
  de	
  traduire	
  ce	
  
que	
  ce	
  travail	
  au	
  sein	
  d’un	
  collectif	
  a	
  pu	
  donner	
  sur	
  mes	
  terrains	
  d’enquête,	
  si	
  tant	
  est	
  
qu’ils	
  m’appartiennent	
  J	
  	
  

1.   CARACTERISER	
   LES	
   SITUATIONS	
   D’INJUSTICE	
  
ENVIRONNEMENTALE	
  	
  
A.   Que	
  faut-­‐‑il	
  pour	
  objectiver	
  une	
  situation	
  d’injustice	
  environnementale	
  ?	
  

Valérie	
   Deldrève	
   propose	
   une	
   lecture	
   tripartite	
   des	
   situations	
   d’inégalités	
  
environnementales.	
  Trois	
  approches	
  sont	
  ainsi	
  combinées.	
  Une	
  première	
  approche	
  
cherche	
  à	
  objectiver	
  les	
  inégalités	
  environnementales	
  et	
  une	
  deuxième	
  s’intéresse	
  aux	
  
discours	
  et	
  mobilisations	
  qui	
  les	
  portent	
  sur	
  la	
  scène	
  publique.	
  Pour	
  qu’il	
  y	
  ait	
  IE,	
  Il	
  
faut	
  donc,	
  un	
  préjudice	
  environnemental	
  pour	
  lequel	
  une	
  communauté	
  de	
  justice	
  
(ref,	
   Sen)	
   se	
   créée.	
   Valérie	
   Deldrève	
   rajoute	
   que	
   préjudice	
   environnemental	
   et	
  
préjudice	
   social	
   doivent	
   se	
   rejoindre	
   (Deldrève,	
   2015),	
   c’est-­‐‑à-­‐‑dire	
   que	
   les	
  
populations,	
   inégalement	
   ou	
   injustement	
   traitées,	
   s’approprient	
   le	
   préjudice	
  
environnemental	
  comme	
  facteur	
  (causal	
  ?)	
  de	
  leur	
  vulnérabilité.	
  

Cette	
  communauté	
  cumule	
  des	
  inégalités	
  (socio-­‐‑économiques,	
  raciales,	
  de	
  genre)	
  qui	
  
vont	
   l’empêcher	
   de	
   participer	
   (Bacqué,	
   Fraser),	
   d’être	
   reconnue	
   (Deldrève,	
   date,	
  
Fraser,	
   date)	
   et	
   de	
   bénéficier	
   de	
   manière	
   équitable	
   des	
   politiques	
   publiques.	
   La	
  
«	
  simultanéité	
  de	
  ces	
  lignes	
  d’oppression	
  »	
  (Taylor	
  ?)	
  est	
  indispensable	
  même	
  si,	
  selon	
  
les	
  enjeux,	
  les	
  situations	
  se	
  reconfigurent.	
  	
  

	
  ne	
  peut	
  parler	
  de	
  JE	
  que	
  s’il	
  existe	
  un	
  différend	
  patent.	
  la	
  JE	
  permet	
  donc	
  de	
  traiter	
  
d’un	
   rapport	
   asymétrique	
   entre	
   des	
   groupes	
   sociaux.	
   De	
   ce	
   rapport	
   de	
   pouvoir	
  



	
   2	
  

disproportionné,	
  face	
  à	
  un	
  ou	
  des	
  préjudices	
  incommensurables	
  (Allier	
  Joan	
  Martinez,	
  
date),	
  et	
  de	
  ce	
  cumul	
  d’inégalités	
  qui	
  nécessite	
  pour	
  le	
  lire	
  de	
  mobiliser	
  une	
  grille	
  de	
  
lecture	
  intersectionnelle.	
  A	
  ce	
  cumul	
  d’inégalités,	
  Valérie	
  Deldrève	
  rajoute	
  l’iniquité	
  
de	
  la	
  distribution	
  de	
  l’effort	
  environnemental	
  que	
  demandent	
  les	
  politiques	
  publiques	
  
visant	
  le	
  (non)	
  moindre	
  impact	
  environnemental.	
  

La	
   troisième	
   dimension	
   proposée	
   par	
   VD	
   se	
   concentre	
   sur	
   une	
   analyse	
   socio-­‐‑
historique.	
  C’est	
  à	
  ce	
  titre	
  que	
  nous	
  mobilisons	
  la	
  grille	
  de	
  lecture	
  du	
  postcolonialisme.	
  

2.   OBJECTIVER	
  UNE	
  POST-­‐‑COLONIE	
  
Le	
  champ	
  des	
  études	
  postcoloniales	
  a	
  un	
  point	
  commun	
  avec	
  celui	
  de	
  la	
  JE,	
  c’est	
  d’être	
  
sémantiquement	
  peu	
  clair,	
  en	
  tous	
  cas,	
  pour	
  qui	
  souhaiterait	
  le	
  manipuler	
  de	
  loin	
  et	
  
en	
   faire	
  un	
  «	
   schéma	
  d’intelligibilité	
  prêt	
   à	
   l’emploi	
   et	
   applicable	
   sur	
   la	
   réalité	
  des	
  
populations	
   indigènes	
   »	
   (Mestiri,	
   date,	
   p.).	
   D’ailleurs,	
   il	
   est	
   très	
   difficile	
   de	
   parler	
  
d’indigénisme	
  à	
  La	
  Réunion.	
  

Les	
  études	
  postcoloniales	
  émergent	
  à	
  la	
  faveur	
  des	
  études	
  littéraires,	
  et	
  donc	
  à	
  partir	
  
des	
  discours	
  d’anciens	
  colonisés	
  qui	
  se	
  sont	
  élevés	
  dans	
  leurs	
  ouvrages	
  (et	
  pas	
  que)	
  
contre	
  les	
  violences	
  de	
  la	
  colonisation.	
  Aujourd’hui	
  –enfin-­‐‑	
  approprié	
  par	
  un	
  certain	
  
nombre	
  de	
  chercheurs	
  d’autres	
  disciplines	
  en	
  France,	
  ce	
  courant	
  de	
  pensée	
  entend	
  
réaliser	
   une	
   critique	
   de	
   la	
   colonisation,	
   (mais	
   pas	
   que	
  J).	
   Ce	
   champ	
   d’études	
   ne	
  
s’inscrit	
   pas	
   seulement	
   dans	
   une	
   temporalité	
   «	
   post	
   »	
   colonisation	
   mais	
   dans	
   un	
  
mouvement	
  «	
  au-­‐‑delà	
  »	
  de	
  la	
  colonisation.	
  A	
  partir	
  de	
  la	
  critique	
  de	
  la	
  binarité	
  (Derida)	
  
et	
   du	
   concept	
   d’hégémonie	
   de	
   Gramsci,	
   il	
   s’agit	
   surtout	
   de	
  mettre	
   à	
  mal	
   les	
   vieux	
  
clivages	
   (Bancel,	
   ex	
   :	
   Nord-­‐‑Sud,	
   tradition/modernité,	
   civilisé/indigène,	
  
exotique/endémique)	
  et	
  de	
  réaliser	
  un	
  exercice	
  de	
  positionnalité	
  (Vergès,	
  «	
  d’où	
  parle-­‐‑
t-­‐‑on	
   ?)	
   pour	
   penser	
   l’intersectionnalité,	
   la	
   créolisation	
   et	
   les	
   indigénisations	
   de	
   la	
  
modernité	
  (Sahlins)	
  occidentale	
  pour	
  ce	
  qui	
  nous	
  concerne.	
  

Le	
  colonialisme,	
  tout	
  le	
  monde	
  voit	
  à	
  peu	
  près	
  ce	
  que	
  c’est,	
  mais	
  justement,	
  à	
  beaucoup	
  
d’égards,	
  La	
  Réunion	
  n’est	
  pas	
  une	
  ancienne	
  colonie	
  comme	
  les	
  autres.	
  

La	
  Réunion	
  ne	
  fut	
  jamais	
  une	
  colonie	
  traditionnelle	
  au	
  sens	
  où	
  l’étaient	
  les	
  Antilles	
  ou	
  
l’Algérie,	
  ou	
  l’Inde	
  ou	
  le	
  Canada.	
  Elle	
  n’était	
  pas	
  peuplée	
  par	
  d’ancestraux	
  autochtones	
  
qu’il	
  aurait	
  fallu	
  massacrer	
  pour	
  s’en	
  approprier	
  les	
  terres.	
  Les	
  premiers	
  français	
  n’ont	
  
eu	
   qu’à	
   poser	
   le	
   pied	
   sur	
   des	
   terres	
   «	
   relativement	
   »	
   vierges,	
   à	
   s’y	
   installer	
   pour	
  
quelques	
  générations	
  plus	
   tard,	
  y	
   instaurer	
  durablement	
   l’esclavage	
  en	
   le	
   justifiant	
  
par	
  une	
  prétendue	
  hiérarchie	
  des	
  races.	
  	
  

Olivier	
  Fontaine	
  (2017)	
  rappelle	
  que	
  La	
  Réunion	
  n’a	
  jamais	
  été	
  une	
  colonie	
  comme	
  les	
  
autres	
  dans	
  la	
  mesure	
  où	
  l’introduction	
  de	
  l’esclavage	
  s’est	
  faite	
  à	
  la	
  demande	
  d’une	
  
élite	
  autochtone	
  pour	
  asservir	
  une	
  autre	
  partie	
  de	
  la	
  population	
  forcée	
  à	
  migrer.	
  De	
  
fait,	
   la	
   population	
   créole	
   s’est	
   formée	
   par	
   la	
   subalternisation	
   de	
   ces	
   populations	
  
migrantes	
  puis	
  autochtones	
  par	
  des	
  autochtones	
  eux-­‐‑mêmes.	
  On	
  peut	
  discuter	
  «	
   la	
  
virginité	
  »	
  du	
  territoire	
  insulaire,	
  notamment	
  comme	
  le	
  fait	
  Marimoutou,	
  en	
  indiquant	
  
que	
  les	
  premiers	
  esclaves	
  marrons	
  en	
  «	
  colonisant	
  »	
  l’intérieur	
  de	
  l’île	
  peuvent	
  aussi	
  



	
   3	
  

à	
  ce	
   titre	
  prétendre	
  au	
   titre	
  de	
  «	
  premiers	
  habitants	
   libres1	
  »	
  de	
   l’intérieur	
  de	
   l’ile,	
  
décimés	
  par	
  la	
  politique	
  coloniale	
  de	
  gestion	
  du	
  marronage.	
  

Le	
  processus	
  de	
  décolonisation,	
  par	
  le	
  passage	
  à	
  la	
  départementalisation	
  est	
  encore	
  
un	
   indicateur	
  de	
  cette	
   spécificité	
  du	
  postcolonialisme	
  dans	
  cette	
   région	
  du	
  monde.	
  
Cécilia	
   vous	
   parlera	
   également	
   d’une	
   autre	
   de	
   ces	
   situations	
   particulières	
   de	
  
décolonisations	
  qui	
  voit	
  le	
  territoire	
  colonisé	
  intégrer	
  de	
  «	
  plein	
  gré	
  »	
  l’ancien	
  Empire	
  
colonial	
  (cf,	
  lois	
  de	
  départementalisation,	
  Aimé	
  Césaire).	
  

Pour	
  autant,	
  même	
  si	
  La	
  Réunion	
  n’a	
  pas	
  été	
  la	
  colonie	
  idéal-­‐‑typique,	
  en	
  quoi	
  est-­‐‑elle	
  
aujourd’hui,	
   idéalement	
   postcoloniale	
   ?	
   D’une	
   part,	
   car	
   ce	
   champ	
   possède	
   une	
  
heuristique	
  forte.	
  Il	
  permet	
  de	
  dépasser	
  la	
  binarité	
  Nord-­‐‑Sud	
  qui	
  oriente	
  les	
  politiques	
  
publiques	
  dites	
  «	
  justes	
  »,	
  il	
  permet	
  de	
  dépasser	
  ces	
  vieux	
  clivages	
  tout	
  en	
  dévoilant	
  
les	
   rapports	
   de	
   force	
   hégémoniques	
   qui	
   prévalent	
   dans	
   les	
   milieux	
   culturels	
  
interrogés.	
   Il	
   force	
   l’exercice	
   de	
   positionnalité	
   en	
   demandant	
   au	
   chercheur	
  
d’expliciter	
   d’où	
   il.elle	
   parle	
   de	
   la	
   même	
   façon	
   qu’il	
   positionne	
   les	
   populations	
  
enquêtées	
  sur	
   le	
  complexe	
  échiquier	
  social	
  réunionnais.	
  Surtout,	
   il	
  est	
  un	
  des	
  seuls	
  
champs	
   de	
   la	
   sociologie	
   en	
   France	
   à	
   continuer	
   de	
   parler	
   des	
   inégalités	
   raciales	
   et	
  
ethniques	
  héritées	
  de	
  ce	
  passé	
  colonial.	
  D’autre	
  part,	
  il	
  s’agit	
  de	
  prendre	
  au	
  sérieux	
  le	
  
discours	
   des	
   populations	
   sur	
   elles-­‐‑mêmes.	
   Si	
   certains	
   individus,	
   lorsque	
   je	
   les	
  
interroge	
   choisisse	
   de	
   parler	
   de	
   la	
   colonisation,	
   quelle	
   légitimité	
   ai-­‐‑je	
   pour	
   les	
   en	
  
dégager	
  ?	
  

A.   Des	
  inégalités	
  héritées	
  d’une	
  forme	
  extrême	
  de	
  subalternisation	
  (effacement	
  de	
  
l’autre)	
  et	
  de	
  domination	
  :	
  l’esclavage.	
  	
  

Je	
   vais	
   brosser	
   le	
   tableau	
   des	
   inégalités	
   en	
   quelques	
  mots	
   :	
   fort	
   taux	
   d’illetrisme,	
  
chômage	
  endémique	
  (23%	
  en	
  2017,	
  taux	
  historiquement	
  le	
  plus	
  bas,	
  d’habitude,	
  ça	
  
tourne	
   autour	
   de	
   30%)	
   violence	
   contre	
   les	
   femmes,	
   alcoolisme,	
   obésité	
   et	
   diabète	
  
endémique.	
  Pour	
  certains	
  chercheurs,	
  ces	
  inégalités	
  seraient	
  héritées	
  de	
  l’esclavage.	
  

L’esclavage	
   a	
   introduit	
   une	
   double	
   inégalité.	
   D’une	
   part,	
   il	
   met	
   l’accent	
   sur	
   la	
  
domination	
  instaurée	
  par	
  la	
  situation	
  esclavagiste.	
  D’autre	
  part,	
  pour	
  maintenir	
  l’état	
  
d’esclavage,	
   le	
  maître	
  doit	
  «	
  déraciner	
  »	
  l’esclave	
  puis,	
  par	
  un	
  jeu	
  sur	
  les	
  structures	
  
familiales,	
   maintenir	
   durablement	
   par	
   la	
   contrainte	
   cette	
   désafiliation.	
   Cette	
  
désaffiliation	
   non	
   restaurée	
   par	
   l’affranchissement,	
   s’est	
   maintenue	
   à	
   tel	
   point	
  
qu’aujourd’hui	
   les	
   chercheurs	
   considèrent	
   de	
   manière	
   intuitive	
   et/ou	
   qualitative	
  
(jamais	
  quantitative	
  puisque	
  les	
  statistiques	
  ethniques	
  et	
  raciales	
  sont	
  interdites	
  en	
  
France)	
  qu’elle	
  est	
  au	
  fondement	
  des	
  inégalités	
  socio-­‐‑économiques.	
  Les	
  populations	
  
les	
  plus	
  pauvres	
   sont	
  également	
   celles	
  dont	
   les	
   symboles	
   identitaires	
   sont	
   les	
  plus	
  
négatifs	
  voire	
  inexistants.	
  	
  

B.   Une	
  problématique	
  identitaire	
  fondant	
  les	
  inégalités	
  socio-­‐‑économiques	
  +).	
  	
  

	
  «	
   L’île	
   s’est	
   engouffrée	
   dans	
   la	
   quête	
   d’une	
   citoyenneté	
   égale	
   à	
   celle	
   de	
   la	
   France	
  
métropolitaine.	
  Cette	
  quête	
  appuyée	
  par	
  l’application	
  stricte	
  du	
  principe	
  d’égalité	
  finit	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

1	
  Libres	
  car	
  le	
  marronage	
  libère	
  de	
  l’état	
  d’esclave	
  et	
  partant,	
  de	
  la	
  société	
  qui	
  l’organise.	
  De	
  
ce	
  fait,	
  le	
  marron	
  n’est	
  plus	
  «	
  sujet	
  du	
  roi	
  »	
  mais	
  «	
  citoyen	
  libre	
  de	
  l’Etat	
  qu’il	
  fonde	
  »	
  
(Marimoutou,	
  2017)	
  



	
   4	
  

par	
  fonctionner	
  comme	
  un	
  déni	
  d’une	
  situation	
  locale	
  particulière.	
  	
  (…)	
  Ainsi	
  la	
  question	
  
des	
   inégalités,	
   centrale	
   dans	
   la	
   société	
   réunionnaise	
   depuis	
   l’origine,	
   recoupe-­‐‑t-­‐‑elle	
  
impérieusement	
  celle	
  de	
  l’identité	
  (au	
  sens	
  politique	
  d’un	
  processus	
  dialectique)	
  et	
  celle	
  
de	
  la	
  prise	
  en	
  compte	
  politique	
  d’une	
  spécificité	
  réunionnaise	
  »	
  (Vaillant,	
  2008,	
  p.	
  39)	
  

La	
  justice	
  sociale	
  apparaît	
  dans	
  l’idéologie	
  du	
  rattrapage	
  («	
  avec	
  la	
  Mère-­‐‑trop-­‐‑pôle	
  »,	
  
Cambefort,	
  date)	
  :	
  l’égalité	
  est	
  jugée	
  garante	
  de	
  la	
  justice	
  sociale.	
  	
  	
  Mais	
  en	
  l’absence	
  
de	
  construction	
  de	
  la	
  mémoire	
  collective	
  pour	
  les	
  descendants	
  d’esclave,	
  
doublement	
  déracinés	
  =	
  de	
  leur	
  territoire	
  et	
  de	
  leur	
  histoire),	
  les	
  principes	
  de	
  justice	
  
mobilisés	
  pour	
  réparer	
  l’injustice	
  de	
  la	
  période	
  esclavagiste	
  et	
  coloniale	
  ne	
  suffisent	
  
pas.	
  Ces	
  principes	
  sont	
  d’autant	
  plus	
  difficiles	
  à	
  «	
  contrecarrer	
  »	
  en	
  l’absence	
  de	
  
projet	
  endogène	
  pour	
  le	
  «	
  pays	
  »	
  fondé	
  sur	
  les	
  spécificités	
  locales	
  du	
  territoire.	
  	
  (Un	
  
principe	
  de	
  justice	
  contre	
  un	
  autre	
  :	
  l’assimilation	
  républicaine2	
  contre	
  l’équité	
  ?)	
  

Par	
  ailleurs,	
  ces	
  principes	
  de	
  justice	
  exacerbent	
  un	
  rapport	
  paradoxal	
  avec	
  l’ex-­‐‑
empire	
  colonial,	
  toujours	
  désigné	
  d’ailleurs	
  aujourd’hui	
  avec	
  les	
  mêmes	
  mots	
  qu’hier	
  
«	
  la	
  Métropole	
  ».	
  

i.   Un	
  rapport	
  paradoxal	
  avec	
  la	
  «	
  Métropole	
  »	
  
Les	
   séquelles	
   du	
   passé	
   esclavagiste	
   sont	
   encore	
   très	
   vives	
   et	
   sans	
   avoir	
   pu	
   s’en	
  
émanciper,	
   les	
   populations	
   les	
   plus	
   démunies	
   vivent	
   la	
   domination	
   capitaliste	
   et	
  
mondialiste	
  comme	
  un	
  héritage,	
  qu’il	
  s’agisse	
  là	
  d’une	
  méconnaissance	
  historique	
  ou	
  
d’une	
  intentionnelle	
  réinterprétation.	
  N’ayant	
  pas	
  eu	
  d’instance	
  propice	
  à	
  l’expression	
  
de	
  ce	
  malaise	
  mémorielle,	
  il	
  y	
  a	
  amalgame	
  :	
  ces	
  populations	
  projettent	
  sur	
  l’Etat	
  les	
  
maux	
  d’hier,	
  la	
  domination	
  des	
  élites	
  locales	
  ayant	
  disparue	
  dans	
  le	
  halo	
  des	
  méandres	
  
de	
  la	
  globalisation.	
  En	
  effet,	
  aujourd’hui,	
  la	
  position	
  hégémoniste	
  de	
  grands	
  groupes	
  
issus	
   de	
   la	
   période	
   coloniale	
   dans	
   l’économie	
   (automobile,	
   consommation,	
  
agriculture)	
  n’est	
  jamais	
  mise	
  en	
  cause	
  dans	
  la	
  perpétuation	
  des	
  maux	
  dont	
  souffrent	
  
l’île.	
   	
   «	
   les	
   dynasties	
   locales	
   »	
   ne	
   sont	
   ainsi	
   bizarrement	
   jamais	
  menacées	
   par	
   les	
  
débordements	
   locaux,	
   qui	
   visent	
   invariablement	
   l’Etat,	
   le	
   considérant	
   comme	
   un	
  
fautif,	
  producteur	
  des	
  maux	
  sociaux	
  actuels.	
  

C.   Un	
  échiquier	
  social	
  à	
  la	
  complexité	
  tue.	
  	
  

i.   De	
  l’impossibilité	
  à	
  dire….	
  
Derrière	
  l’angélisme	
  du	
  métissage,	
  la	
  multiplicité	
  des	
  appartenances	
  ethniques,	
  
raciales,	
  sociales	
  demande	
  de	
  situer	
  les	
  interlocuteurs	
  dans	
  un	
  espace	
  social	
  
complexe.	
  D’où	
  parle-­‐‑t-­‐‑il.elle	
  ?	
  Quelle	
  langue	
  manie-­‐‑t-­‐‑il	
  ?	
  

Le	
  pouvoir	
  des	
  mots	
  dans	
  les	
  sociétés	
  post-­‐‑col	
  diglossiques	
  :	
  métropole,	
  braconnage,	
  
la	
  difficile	
  transposition	
  des	
  concepts	
  en	
  milieu	
  créolophone	
  font	
  émerger	
  une	
  
situation	
  diglossique	
  (la	
  domination	
  d’une	
  langue	
  sur	
  une	
  autre	
  dans	
  un	
  contexte	
  où	
  
la	
  variété	
  basse	
  de	
  langue	
  est	
  parlée	
  par	
  un	
  nombre	
  plus	
  important	
  de	
  personnes)	
  

Prenons	
  l’exemple	
  de	
  l’emploi	
  du	
  mot	
  braconnage	
  par	
  le	
  sociologue	
  :	
  a-­‐‑t-­‐‑il	
  fait	
  
l’effort	
  de	
  penser	
  la	
  distinction	
  entre	
  public	
  et	
  privé	
  :	
  emploi	
  du	
  mot	
  braconnage	
  =	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

2	
  L’assimilation	
  demande	
  l’égalité	
  en	
  alignant	
  les	
  politiques	
  publiques	
  sur	
  celles	
  du	
  territoire	
  
hexagonal.	
  L’équité	
  demanderait	
  de	
  prendre	
  en	
  compte	
  les	
  problématiques	
  «	
  endogènes	
  »	
  
d’inégalités.	
  



	
   5	
  

saccage	
  en	
  langue	
  créole	
  et	
  ne	
  signifie	
  pas	
  de	
  fait	
  «	
  vol	
  »,	
  dans	
  un	
  rapport	
  à	
  la	
  
propriété	
  privée/publique	
  mais	
  dans	
  un	
  rapport	
  aux	
  règles	
  sacrées	
  patrimoine,	
  aux	
  
droits	
  du	
  vivant	
  et	
  au	
  bien	
  collectif.	
  Ce	
  mot	
  est	
  plutot	
  «	
  marron	
  ou	
  marronèr	
  »,	
  qui	
  
dénote	
  la	
  volonté	
  de	
  passer	
  outre	
  les	
  conditions	
  de	
  distribution	
  des	
  ressources	
  
naturelles	
  par	
  les	
  autorités	
  publiques.	
  Le	
  «	
  braconnèr	
  »	
  crée	
  un	
  préjudice	
  
environnemental	
  quand	
  le	
  «	
  marronèr	
  »	
  est	
  une	
  forme	
  d’empowerment	
  dans	
  une	
  
lutte	
  des	
  classes	
  raciales.	
  

On	
  satisfait	
  donc	
  à	
  la	
  première	
  condition	
  de	
  la	
  première	
  approche	
  de	
  VD,	
  concernant	
  
le	
  cumul	
  d’inégalités.	
  

	
  

D.   Les	
  limites	
  de	
  la	
  lecture	
  en	
  postcol	
  :	
  

En	
  posant	
  la	
  grille	
  de	
  lecture	
  du	
  postcolonialisme,	
  on	
  peut	
  être	
  tenté,	
  par	
  
méconnaissance,	
  d’homogénéiser	
  le	
  fait	
  colonial.	
  Le	
  fait	
  colonial	
  qui	
  aurait	
  été	
  le	
  
même	
  partout,	
  et	
  présupposerait	
  un	
  impérialisme	
  occidental	
  complètement	
  
homogène,	
  prédateur	
  historique	
  puis	
  conservateur	
  jaloux	
  des	
  richesses	
  naturelles.	
  
On	
  peut	
  être	
  tenté	
  aussi,	
  toujours	
  par	
  méconnaissance,	
  d’assimiler	
  le	
  fait	
  colonial	
  
historique	
  et	
  le	
  fait	
  néocolonial	
  ou	
  impérialiste	
  de	
  la	
  globalisation.	
  	
  

Or,	
  comble	
  de	
  la	
  complexité,	
  la	
  partition	
  qui	
  se	
  joue	
  actuellement	
  à	
  La	
  Réunion	
  met	
  
en	
  scène	
  cette	
  superposition	
  des	
  échelles.	
  Igor	
  Babou	
  (2011)	
  l’a	
  justement	
  noté	
  
quand	
  il	
  traite	
  des	
  multiples	
  échelles	
  d’évaluation	
  (globale,	
  nationale	
  et	
  locale)	
  dans	
  
la	
  formation	
  du	
  Parc	
  National	
  de	
  La	
  Réunion.	
  S’ancrer	
  dans	
  le	
  champ	
  postcol	
  peut	
  
faire	
  risquer	
  de	
  ne	
  regarder	
  que	
  les	
  héritages	
  sans	
  voir	
  que	
  les	
  partitions	
  régionales	
  
et	
  mondiales	
  influencent	
  les	
  rapports	
  de	
  pouvoir	
  et	
  de	
  domination.	
  Les	
  formes	
  de	
  
domination	
  qui	
  se	
  jouent	
  sur	
  ce	
  territoire	
  insulaire	
  ne	
  sont	
  pas	
  qu’héritées	
  mais	
  
produites	
  à	
  des	
  échelles	
  globales	
  ou	
  supra	
  nationales	
  par	
  d’autres	
  formes	
  de	
  
colonialismes	
  ou	
  d’impérialisme.	
  

La	
  grille	
  de	
  lecture	
  du	
  postcol	
  requiert	
  donc	
  de	
  porter	
  une	
  attention	
  accrue	
  aux	
  
tensions	
  internes	
  et	
  endogènes	
  aux	
  sociétés	
  esclavagistes	
  en	
  dehors	
  de	
  l’axe	
  Nord-­‐‑
Sud	
  (et	
  permet	
  de	
  voir	
  comment	
  sont	
  instrumentalisées	
  par	
  les	
  politiques	
  locaux	
  les	
  
problématiques	
  selon	
  un	
  axe	
  Nord-­‐‑Sud,	
  rejouant	
  à	
  l’infini	
  la	
  partition	
  victimaire	
  avec	
  
un	
  Etat-­‐‑providence).	
  	
  

La	
  JE	
  prend	
  le	
  relai	
  ici	
  en	
  permettant	
  de	
  regarder	
  comment	
  se	
  fabriquent	
  les	
  
communautés	
  de	
  justice.	
  C’est	
  d’ailleurs	
  l’objet	
  de	
  recherche	
  avec	
  Anne-­‐‑Sophie	
  
Tabau,	
  juriste	
  en	
  droit	
  international,	
  avec	
  qui	
  nous	
  travaillons	
  à	
  regarder	
  comment	
  
la	
  Réunion	
  instrumentalise	
  la	
  JE	
  et	
  écologique	
  pour	
  se	
  positionner	
  comme	
  leader	
  
dans	
  la	
  Région	
  OI,	
  en	
  matière	
  de	
  politique	
  d’adaptation	
  au	
  CC.	
  

E.   Décoloniser	
  la	
  justice	
  environnementale	
  ?	
  

i.   Impérieuse	
  nécessité	
  de	
  l’approche	
  socio-­‐‑historique	
  	
  
De	
  la	
  même	
  façon	
  que	
  Sonia	
  Mestiri	
  appelait	
  à	
  décoloniser	
  le	
  féminisme,	
  je	
  souhaite	
  
appeler	
   ici,	
   modestement	
   à	
   décoloniser,	
   si	
   possible,	
   si	
   besoin,	
   la	
   justice	
  
environnementale	
   à	
   partir	
   des	
   questionnements	
   proposés	
   par	
   le	
   postcolonialisme.	
  
Car	
   lire	
   la	
   situation	
   réunionnaise	
   comme	
   post-­‐‑coloniale,	
   c’est	
   faire	
   saillir	
   une	
  



	
   6	
  

multitude	
   d’inégalités	
   où	
   les	
   problématiques	
   liées	
   à	
   la	
   participation,	
   de	
   la	
   justice	
  
distributive	
  et	
  reconnaissance	
  (instrumentalisation	
  de	
  l’autochtonie)	
  s’entrecroisent.	
  	
  
Parler	
   de	
   «	
   justice	
   »	
   dans	
   ces	
   milieux	
   culturels	
   (Ghasarian,	
   date)	
   est	
   un	
   point	
   à	
  
décoloniser	
   :	
   quelles	
   formes	
   prend	
   l’empowerment	
   dans	
   ces	
   situations	
   d’une	
  
complexité	
  originale	
  ?	
  

Or,	
  le	
  cadre	
  JE	
  pensé	
  pour	
  parler	
  du	
  rapport	
  environnement	
  et	
  inégalité	
  dans	
  un	
  autre	
  
modèle	
  dominant	
  de	
  l’environnement	
  et	
  inégalité	
  (Larrère,	
  2009)	
  (Dorcetta	
  taylor	
  qui	
  
parle	
  des	
  process	
  qui	
   invisibilisent	
  des	
  pbs	
  de	
  justice	
  qui	
  n’en	
  portent	
  pas	
  le	
  nom).	
  
Idée	
  que	
  sort	
  de	
  ces	
  populations	
  une	
  nvll	
  grille	
  pour	
  exprimer	
  ce	
  rapport	
  à	
  l’env.	
  MVm	
  
vient	
  des	
  mobilisations	
  sociales.	
  

F.   Entre	
  dette	
  historique	
  et	
  dette	
  environnementale	
  :	
  la	
  situation	
  post-­‐‑coloniale,	
  un	
  
cadre	
  propice	
  à	
  l’instrumentalisation	
  de	
  la	
  JE.	
  	
  

Parler	
  de	
  justice	
  à	
  la	
  Réunion	
  c’est	
  devoir	
  mettre	
  le	
  doigt	
  sur	
  des	
  violences	
  taboues	
  
et	
  fondatrices	
  de	
  la	
  société	
  et	
  sur	
  un	
  territoire	
  restreint	
  de	
  devoir	
  

Forme	
   de	
   binarité	
   du	
   traitement	
   juste	
   :	
   des	
   demandes	
   de	
   reconnaissance	
   de	
   la	
  
spécificité	
  du	
  territoire	
  (soit	
  sur	
  le	
  plan	
  socio-­‐‑historique	
  «	
  nou	
  lé	
  misère	
  »	
  soit	
  sur	
  le	
  
plan	
  géographique	
  «	
  nou	
  lé	
  loin	
  »)	
  ou	
  des	
  demandes	
  de	
  traitement	
  égalitaire	
  (sur	
  les	
  
deux	
  mêmes	
  plans,	
   soit	
   celui	
  du	
   rattrapage	
  économique,	
   soit	
   celui	
  de	
   la	
   continuité	
  
territoriale	
  alignement	
  des	
  allocations	
  sur	
  celles	
  de	
  l’Hexagone),	
  tout	
  cela	
  en	
  évitant	
  
au	
  possible	
  de	
  penser	
  aux	
  conditions	
  d’une	
  participation	
  «	
  juste	
  et	
  équitable	
  »	
  sur	
  un	
  
territoire	
   où	
   sévit	
   l’illettrisme,	
   la	
   diglossie,	
   ces	
   deux	
   profondes	
   injustices	
   qui	
  
empêchent	
  d’accéder	
  à	
  l’écrit	
  et	
  à	
  la	
  langue	
  légitime	
  de	
  l’expression	
  publique.	
  

Il	
  s’agit	
  ici	
  de	
  regarder	
  la	
  formation	
  des	
  communautés	
  de	
  justice	
  autour	
  des	
  
références	
  à	
  l’autochtonie,	
  stratégies	
  &	
  alliances	
  artificielles	
  (zero	
  sum	
  game	
  ?)	
  	
  

3.   LIER	
  LES	
  PROBLEMATIQUES	
  DE	
  JUSTICE	
  ENVIRONNEMENTALE	
  
ET	
  POSTCOLONIALES,	
  DEUX	
  ETUDES	
  DE	
  CAS	
  
A.   Le	
  cas	
  du	
  risque	
  requin	
  

La	
  Réunion	
  est	
  une	
  île	
  considérée	
  jadis	
  comme	
  un	
  hot	
  spot	
  du	
  surf	
  mondial.	
  Introduit	
  
dans	
  les	
  années	
  70	
  à	
  la	
  faveur	
  du	
  développement	
  d’une	
  société	
  des	
  loisirs,	
  le	
  surf	
  reste	
  
longtemps	
  une	
  activité	
  réservée	
  aux	
  enfants	
  d’une	
  bourgeoisie	
  locale	
  (blanche,	
  ndlr)	
  
dont	
  les	
  pratiques	
  récréatives	
  invitent	
  à	
  urbaniser	
  un	
  littoral	
  considéré	
  à	
  tort	
  comme	
  
peu	
   prisé	
   des	
   autochtones.	
   (en	
   réalité,	
   les	
   autochtones	
   avaient	
   d’autres	
   façons	
  
d’investir	
   le	
   littoral).	
   La	
   crise	
   requin	
   démarre	
   en	
   2011	
   suite	
   aux	
   nombreuses	
  
rencontres	
  mortelles	
  entre	
  surfeurs	
  et	
  requins	
  cette	
  année-­‐‑là.	
  2	
  morts	
  et	
  un	
  blessé	
  
grave	
  la	
  même	
  année	
  ont	
  anéanti	
  la	
  pratique	
  du	
  surf	
  à	
  La	
  Réunion	
  et	
  l’ont	
  reléguée	
  à	
  
une	
  activité	
  hors-­‐‑la-­‐‑loi.	
  Des	
  arrêtés	
  préfectoraux3	
  à	
  répétition	
  ciblant	
  explicitement	
  la	
  
pratique	
  du	
  surf	
  sur	
   l’ile	
  ont	
  amené	
  les	
   institutions	
   locales	
  à	
  regorger	
  d’ingéniosité	
  
pour	
  gérer	
  le	
  risque	
  et	
  relancer	
  une	
  pratique	
  sportive	
  presque	
  morte	
  et	
  pourtant	
  jadis	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  
3	
  ces	
  arrêtés	
  interdisent	
  la	
  baignade	
  et	
  les	
  activités	
  nautiques	
  en	
  dehors	
  des	
  zones	
  protégées	
  



	
   7	
  

pourvoyeuse	
  de	
  médailles.	
  Pour	
  faire	
  reconnaître	
  leur	
  problème	
  requin	
  à	
  l’échelle	
  du	
  
territoire,	
   les	
  surfeurs	
  vont	
  utiliser	
   le	
  registre	
  de	
  la	
   justice	
  environnementale	
  (sans	
  
toutefois	
   s’en	
   revendiquer	
   explicitement)	
   et	
   fabriquer	
   une	
   inégalité	
  
environnementale	
   par	
   un	
   glissement	
   rhétorique	
   qui	
   tente	
   de	
   dépasser	
   deux	
  
principaux	
   obstacles	
   :	
   le	
   manque	
   de	
   capital	
   autochtone	
   et	
   une	
   vulnérabilité	
  
considérée	
  comme	
  volontaire.	
  

Du	
  préjudice	
  social	
  au	
  préjudice	
  écologique.	
  	
  

J’interprète	
  la	
  rhétorique	
  des	
  populations	
  mobilisées	
  autour	
  du	
  risque	
  requin	
  comme	
  
procédant	
   d’un	
   glissement	
   :	
   les	
   individus	
   cherchent	
   à	
   construire	
   un	
   préjudice	
  
écologique	
  à	
  partir	
  du	
  préjudice	
  social	
  qu’elles	
  subissent	
  de	
  plein	
  fouet.	
  On	
  pourrait	
  
voir	
  dans	
  les	
  blessures	
  et	
  morts	
  occasionnées	
  un	
  préjudice	
  certes	
  incommensurable	
  
mais	
  provoqué	
  par	
  l’exacerbation	
  volontaire	
  de	
  la	
  vulnérabilité	
  par	
  les	
  usagers	
  eux-­‐‑
mêmes.	
  Plutôt	
  que	
  de	
  jouer	
  la	
  concurrence	
  entre	
  des	
  préjudices	
  incommensurables,	
  
la	
   stratégie	
   des	
   groupes	
   étudiés	
   consiste	
   à	
   faire	
   se	
   correspondre	
   les	
   préjudices,	
   à	
  
exprimer	
   la	
   relation	
   de	
   causalité	
   entre	
   préjudice	
   sanitaire	
   et	
   préjudice	
   écologique	
  
pour	
   en	
  maximiser	
   l’impact.	
   «	
   Si	
   le	
   requin	
   attaque,	
   c’est	
   qu’il	
   est	
   dérangé	
   dans	
   son	
  
environnement	
   naturel	
   »	
   (càd,	
   loin	
   des	
   côtes	
   surfables)	
   par	
   des	
   causes	
   qui	
   nous	
  
dépassent	
  (les	
  surpêches,	
  pollution,	
  CC)	
  »	
  nous	
  disent-­‐‑ils.	
  

i.   La	
  fabrique	
  d’une	
  communauté	
  de	
  justice	
  :	
  les	
  références	
  à	
  l’autochtonie,	
  «	
  a	
  
zero	
  sum	
  game	
  »	
  (Norton	
  &	
  Summers,	
  2011	
  bien	
  penser	
  à	
  remercier	
  Cécilia	
  
pour	
  la	
  référence)	
  ?	
  

La	
  problématique	
  pour	
  les	
  populations	
  qui	
  se	
  mobilisent	
  autour	
  du	
  risque	
  requin	
  est	
  
donc	
   d’agrandir	
   la	
   communauté	
   de	
   justice.	
   D’une	
   part	
   il	
   s’agit	
   de	
   généraliser	
   le	
  
préjudice	
   à	
   l’ensemble	
   de	
   la	
   population	
   pour	
   étendre	
   la	
   vulnérabilité	
   et	
   susciter	
  
l’empathie	
   :	
   en	
   effet,	
   l’examen	
   de	
   leur	
   discours	
   résiste	
   peu	
   à	
   l’objectivation	
   de	
  
l’injustice	
   que	
   ces	
   groupes	
   dénoncent.	
   On	
   peut	
   ainsi	
   interpréter	
   les	
   énoncés	
  
préfectoraux	
   comme	
   visant	
   à	
   ne	
   pas	
   répartir	
   sur	
   la	
   collectivité	
   le	
   cout	
   de	
   l’effort	
  
environnemental	
  que	
  nécessiterait	
  la	
  prise	
  en	
  charge	
  de	
  la	
  réduction	
  du	
  risque	
  requin.	
  
Ce	
  que	
  les	
  surfeurs	
  interprètent	
  comme	
  une	
  fermeture	
  de	
  l’accès	
  à	
  la	
  mer,	
  Comme	
  si	
  
l’accès	
  se	
  limitait	
  ou	
  impliquait	
  nécessairement	
  l’immersion,	
  peut,	
  d’un	
  point	
  de	
  vue	
  
d’une	
  politique	
  publique,	
  être	
  compris	
  comme	
  une	
  limitation	
  des	
  risques	
  :	
  empêcher	
  
la	
  baignade	
  et	
  la	
  pratique	
  de	
  certaines	
  activités	
  nautiques	
  ne	
  serait	
  pas	
  la	
  fermeture	
  
radicale	
  de	
  l’accès	
  à	
  la	
  mer	
  tant	
  décriée	
  par	
  les	
  surfeurs,	
  surtout	
  quand	
  on	
  estime	
  la	
  
population	
  insulaire	
  comme	
  constituée	
  à	
  presque	
  50	
  %	
  de	
  non	
  nageurs.	
  Les	
  usages	
  
autochtones	
  «	
  de	
  masse	
  »	
  ne	
  sont	
  en	
  effet	
  pas	
  la	
  baignade	
  et	
  les	
  activités	
  nautiques	
  
concernées	
   par	
   les	
   arrêtés.	
   Etendre	
   la	
   communauté	
   de	
   justice	
   permet	
   donc	
   de	
  
masquer	
  combien	
  activités	
  de	
  baignade	
  et	
  autres	
  activités	
  nautiques	
  (d’immersion)	
  
sont	
  très	
  inégalement	
  distribuées,	
  dans	
  le	
  sens	
  où	
  elles	
  sont	
  réservées	
  aux	
  touristes,	
  
et	
  à	
  certaines	
  classes	
  raciales.	
  

d’autre	
  part,	
  étant	
  invectivés	
  régulièrement	
  sur	
  la	
  scène	
  publique	
  pour	
  leur	
  manque	
  
d’autochtonie,	
  étendre	
  la	
  communauté	
  de	
  justice	
  (au	
  sens	
  de	
  communauté	
  de	
  destin	
  
«	
  nout	
   tout	
   réyoné)	
   est	
   indispensable	
  pour	
  obtenir	
   la	
   légitimité	
  de	
   l’autochtone	
   et	
  
prétendre	
  bénéficier	
  des	
  politiques	
  publiques.	
  Il	
  s’agit	
  aussi	
  et	
  surtout	
  de	
  faire	
  que	
  les	
  
références	
   à	
   l’autochtonie	
   ne	
   soient	
   pas	
   balayées	
   d’un	
   revers	
   de	
   main	
   par	
   des	
  



	
   8	
  

politiques	
   qui	
   pointeraient	
   les	
   situations	
   privilégiées	
   de	
   ces	
   habitants	
   de	
  
«	
  ZoreyLand	
  ».	
  En	
  effet,	
  ce	
  que	
  je	
  nous	
  ai	
  pas	
  encore	
  dit	
  c’est	
  que	
  ces	
  communautés	
  de	
  
surfeurs	
   résident	
   sur	
   la	
   cote	
  ouest,	
   station	
  balnéaire	
   jadis	
   la	
  plus	
  prospère	
  de	
   l’ile,	
  
dont	
  l’accès	
  est	
  déjà	
  construit	
  comme	
  la	
  captation	
  d’un	
  territoire	
  par	
  une	
  bourgeoisie	
  
blanche	
   («	
  héliotropisme	
  des	
  métropolitains	
   (…)	
  à	
  Zorey	
  Land	
  »	
   (Vaillant,	
  2008,	
  p.	
  
29))	
  	
  

	
  

dans	
   ce	
   contexte	
   il	
   est	
   très	
   difficile	
   de	
   répondre	
   à	
   la	
   première	
   condition	
   de	
  
l’objectivation	
  d’un	
  cumul	
  des	
  inégalités.	
  Pour	
  autant,	
  Il	
  s’agit	
  de	
  prendre	
  au	
  sérieux	
  
les	
  sentiments	
  d’injustice	
  des	
  populations,	
  lorsqu’elles	
  se	
  sentent	
  privées	
  de	
  l’accès	
  à	
  
une	
  aménité	
  environnementale	
  et	
  subissent	
  des	
  préjudices	
  incommensurables	
  (mort,	
  
atteinte	
  à	
   l’intégrité	
  corporelle)	
  même	
  si	
  elles	
  sont	
  socialement	
   favorisées	
  dans	
  un	
  
contexte	
   fortement	
   inégalitaire,	
   même	
   si	
   elles	
   se	
  mettent	
   seules	
   sous	
   le	
   risque	
   et	
  
accentuent	
   leur	
   vulnérabilité.	
   Toutefois,	
   peut-­‐‑on	
   Considérer	
   comme	
   injustes	
   des	
  
situations	
   de	
   non	
   accès	
   à	
   une	
   aménité	
   environnementale,	
   accès	
   antérieurement	
  
construit	
  sur	
  une	
  inégalité	
  ?	
  je	
  vous	
  répondrais	
  en	
  conclusion	
  

	
  

B.   Cas	
  du	
  risque	
  rat	
  :	
  	
  

le	
  risque	
  rat	
  est	
  construit	
  à	
  partir	
  des	
  politiques	
  publiques	
  de	
  conservation	
  de	
  
l‘environnement.	
  La	
  prédation	
  du	
  rat	
  représente	
  une	
  menace	
  pour	
  une	
  espèce	
  
endémique	
  d’oiseau,	
  le	
  pétrel	
  noir,	
  récemment	
  protégée	
  par	
  un	
  programme	
  LifePlus.	
  
Pour	
  parer	
  à	
  ce	
  risque,	
  des	
  organismes	
  de	
  gestion	
  environnementale	
  (je	
  vais	
  vous	
  
passer	
  l’inventaire	
  des	
  acteurs	
  institutionnels)	
  proposent	
  un	
  épandage	
  de	
  produits	
  
pesticides	
  et,	
  cherchent	
  à	
  en	
  mesurer	
  l’acceptabilité	
  sociale	
  par	
  les	
  populations	
  
locales	
  avant	
  de	
  prendre	
  toute	
  décision	
  et	
  de	
  s’engager	
  dans	
  des	
  actions	
  susceptibles	
  
d’être	
  réprouvées.	
  La	
  population	
  enquêtée	
  à	
  ce	
  sujet	
  n’est	
  pas	
  donc	
  pas	
  construite	
  
comme	
  «	
  mobilisée	
  »	
  autour	
  du	
  rat/pétrel	
  mais	
  est	
  composée	
  d’un	
  mélange	
  de	
  
résidents,	
  d’usagers	
  et	
  riverains	
  des	
  zones	
  à	
  «	
  protéger	
  »	
  et	
  à	
  «	
  potentiellement	
  
épandre	
  ».	
  Ce	
  qui	
  réunit	
  toutefois	
  cette	
  population	
  c’est	
  la	
  méfiance	
  à	
  l’égard	
  des	
  
institutions	
  et	
  le	
  sentiment	
  d’y	
  être	
  subordonnée.	
  D’ailleurs	
  le	
  degré	
  de	
  confiance	
  
dans	
  les	
  institutions	
  est	
  une	
  variable	
  déterminant	
  l’avis	
  donné	
  sur	
  la	
  technique	
  de	
  
gestion	
  du	
  risque	
  rat.	
  

Deux	
  tendances	
  se	
  dégagent	
  de	
  cette	
  enquête.	
  

Les	
  personnes	
  favorables	
  à	
  l’épandage	
  qui	
  ne	
  vivent	
  pas	
  la	
  mise	
  à	
  mort	
  de	
  l’animal	
  
comme	
  un	
  préjudice	
  écologique	
  mais	
  comme	
  un	
  bénéfice	
  soit	
  pour	
  l’animal	
  prédaté	
  
(le	
  pétrel)	
  jugé	
  plus	
  «	
  sympathique/utile	
  »	
  soit	
  pour	
  eux	
  (réduction	
  du	
  risque	
  
sanitaire).	
  

Les	
  personnes	
  défavorables	
  à	
  l’épandage	
  le	
  sont	
  pour	
  deux	
  raisons	
  principales.	
  Soit	
  
elles	
  vivent	
  la	
  mise	
  à	
  mort	
  comme	
  un	
  préjudice	
  environnemental,	
  soit	
  elles	
  vivent	
  la	
  
solution	
  comme	
  un	
  remède	
  pire	
  que	
  le	
  mal	
  et	
  refusent	
  la	
  démesure	
  de	
  l’épandage,	
  
selon	
  une	
  posture	
  NIMBY.	
  Il	
  faut	
  dire	
  que	
  les	
  gestionnaires	
  env.	
  s’attendaient	
  à	
  ce	
  
que	
  cette	
  dernière	
  tendance	
  domine.	
  



	
   9	
  

Lorsqu’on	
  interroge	
  cette	
  partie	
  de	
  la	
  population	
  réticence	
  à	
  la	
  mise	
  à	
  mort	
  animale,	
  
on	
  voir	
  surgir	
  les	
  stratégies	
  de	
  mise	
  à	
  distance	
  des	
  politiques	
  de	
  gestion	
  «	
  imposées	
  »	
  
auxquelles	
  elles	
  se	
  sentent	
  soumises	
  	
  

	
  Le	
  refus	
  de	
  l’épandage	
  comme	
  les	
  ruses	
  pour	
  «	
  éloigner	
  l’animal	
  concurrent	
  ou	
  lui	
  
conserver	
  sa	
  digne	
  place	
  (dans	
  la	
  nature),	
  comme	
  la	
  dénonciation	
  de	
  ce	
  qui	
  est	
  
considéré	
  comme	
  les	
  vraies	
  causes	
  de	
  la	
  prolifération	
  des	
  rats	
  (déchets,	
  
urbanisation…)	
  sont	
  autant	
  de	
  formes	
  d’empowerment	
  et	
  de	
  désobéissance	
  aux	
  
politiques	
  de	
  gestion	
  env	
  jugées	
  incapacitantes,	
  soit	
  parce	
  qu’elles	
  sont	
  hors	
  
d’atteinte	
  (hors	
  de	
  portée	
  citoyenne)	
  soit	
  parce	
  qu’elles	
  mettent	
  en	
  vulnérabilité.	
  

En	
  quoi	
  ces	
  résultats	
  révèlent	
  une	
  situation	
  de	
  JE	
  ?	
  D’abord	
  par	
  l’extension	
  de	
  la	
  
communauté	
  de	
  justice,	
  tous	
  les	
  êtres	
  vivants	
  sont	
  englobés	
  dans	
  une	
  même	
  entité	
  
dans	
  un	
  espace	
  où	
  le	
  droit	
  d’existence	
  prévaut	
  sur	
  le	
  droit	
  d’hyperprédation	
  
humaine.	
  

Les	
  résultats	
  de	
  cette	
  enquête	
  montrent	
  une	
  sacralisation	
  du	
  vivant	
  et	
  comment	
  les	
  
individus,	
  prompts	
  à	
  chasser	
  les	
  rats	
  quand	
  il	
  est	
  un	
  concurrent	
  alimentaire	
  dans	
  
leurs	
  espaces	
  domestiques,	
  ne	
  sont	
  pas	
  prêts	
  à	
  participer	
  	
  à	
  une	
  chasse	
  collective	
  qui	
  
remettrait	
  en	
  cause	
  la	
  place	
  du	
  rat	
  dans	
  la	
  nature.	
  Ici,	
  espace	
  domestique	
  et	
  espace	
  
naturel	
  (la	
  forêt)	
  libéré	
  des	
  contraintes	
  du	
  social,	
  soumise	
  aux	
  règles	
  du	
  sacré	
  sont	
  
distincts.	
  Et	
  les	
  tentatives	
  de	
  «	
  gérer	
  »	
  le	
  rat	
  dans	
  la	
  forêt	
  sont	
  vécues	
  comme	
  des	
  
préjudices	
  environnementaux,	
  construits	
  comme	
  des	
  préjudice	
  sociaux,	
  d’autant	
  
plus	
  que	
  se	
  forment	
  des	
  analogies	
  entre	
  statut	
  du	
  rat	
  et	
  statut	
  de	
  l’esclave/marron.	
  

la	
  grille	
  de	
  lecture	
  du	
  postcol	
  n’aurait	
  pas	
  permis	
  de	
  voir	
  la	
  fabrique	
  de	
  ces	
  préjudices	
  
écologique.	
   Mais	
   la	
   grille	
   JE	
   s’appliquerait-­‐‑elle	
   vraiment	
   pour	
   ces	
   économies	
  
environnementales	
  sans	
  revendication/mobilisation	
  ?	
  

4.   CONCLUSION	
  
Ici,	
  Je	
  et	
  postcol	
  mettent	
  à	
  jour	
  la	
  fabrique	
  des	
  communautés	
  de	
  justice	
  qui	
  servent	
  les	
  
jeux	
  de	
  pouvoir.	
  	
  

On	
  a	
  donc,	
  d’un	
  côté,	
  une	
  situation	
  où	
  les	
  populations	
  qui	
  se	
  mobilisent	
  sont	
  dans	
  un	
  
registre	
  de	
  la	
  JE	
  sans	
  cumuler	
  les	
  inégalités	
  (et	
  dans	
  un	
  jeu	
  de	
  pouvoir	
  avec	
  l’Etat	
  qui	
  
les	
   fait	
   sortir	
   du	
   rapport	
   de	
   subordination	
   que	
   postulent	
   le	
   champ	
   de	
   la	
   JE	
   et	
   du	
  
postcol).	
   Le	
   registre	
   de	
   la	
   JE	
   leur	
   sert	
   à	
   construire	
   le	
   préjudice	
   écologique	
   :	
   «	
   les	
  
attaques	
   de	
   requin	
   augmentent	
   car	
   «	
   on	
   »	
   perturbe	
   leur	
   habitat	
   »	
   la	
   surpêche,	
   la	
  
pollution	
   seraient	
   les	
   véritables	
   facteurs	
   des	
   perturbations	
   environnementales	
   et	
  
causeraient	
   le	
   risque	
   requin	
   ».	
   Les	
   rhétoriques	
   glissent	
   d’un	
   préjudice	
   social	
  
incommensurable	
  (la	
  mort	
  et	
  le	
  handicap)	
  vers	
  les	
  attributions	
  causales	
  «	
  véritables	
  »	
  :	
  
un	
  préjudice	
  écologique	
  dont	
  les	
  surfeurs	
  seraient	
  les	
  «	
  sentinelles	
  ».	
  	
  Ici,	
  la	
  grille	
  de	
  
lecture	
   de	
   la	
   JE	
   permet	
   de	
   dire	
   qu’il	
   n’y	
   a	
   pas	
   le	
   cumul	
   d’inégalités	
   nécessaire	
   à	
  
l’objectivation	
  d’une	
  Inég	
  env	
  même	
  si	
  les	
  communautés	
  mobilisent	
  le	
  registre	
  d’une	
  
justice	
  environnementale.	
  	
  



	
   10	
  

D’un	
  autre	
  côté,	
  on	
  a	
  une	
  situation	
  où	
  sans	
  mobilisation	
  collective,	
  on	
  peut	
  interroger	
  
les	
   langages	
   de	
   justice	
   (formes	
   d’empowerment	
   individuel)	
   et	
   regarder	
   si	
   les	
  
inégalités	
  structurelles	
  se	
  rejouent	
  dans	
  les	
  discours	
  sur	
  l’environnement.	
  

Pour	
   le	
   cas	
  du	
   risque	
   rat,	
   Je	
   et	
  postcol	
  permettent	
  de	
   lire	
   comment	
   se	
   construit	
   le	
  
préjudice	
   environnemental,	
   et	
   à	
   partir	
   de	
   son	
   vécu,	
   de	
   regarder	
   les	
   conduites	
  
individuelles	
   comme	
   autant	
   de	
   formes	
   d’empowerment	
   et	
   d’insubordination	
   au	
  
pouvoir	
  normatif	
  de	
  gestion	
  environnementale,	
  dont	
  les	
  autorités	
  ont	
  décidé	
  quelles	
  
sont	
  les	
  bonnes	
  espèces	
  à	
  protéger	
  et	
  quelles	
  sont	
  les	
  mauvaises	
  à	
  éradiquer.	
  

JE	
  et	
  Postcol	
  semblent	
  ici	
  indispensables	
  pour	
  «	
  dénaturaliser	
  »	
  et	
  «	
  décoloniser	
  »	
  les	
  
interprétations	
  des	
  relations	
  à	
  l’environnement.	
  

JE	
  et	
  poscol	
  ne	
  sont	
  pas	
  ici	
  deux	
  grilles	
  de	
  lecture	
  disjointes	
  aux	
  limites	
  idoines,	
  qu’il	
  
conviendrait	
  ou	
  non	
  mobiliser	
  en	
  fonction	
  des	
  cas.	
  C’est	
  parce	
  que	
  le	
  champ	
  de	
  la	
  JE	
  
requiert	
  une	
  analyse	
  socio-­‐‑historique,	
  qu’il	
   faut,	
  à	
  mon	
  sens	
  mobiliser	
  une	
  grille	
  de	
  
lecture	
  postcoloniale	
  qui	
  met	
  le	
  focus	
  à	
  la	
  fois	
  sur	
  les	
  inégalités	
  héritées,	
  produites	
  et	
  
reproduites	
  dans	
  cette	
  société	
  complexe	
  et	
  intersectionnelle	
  réunionnaise.	
  

	
  


